
Eutonía N Ú M E R O  1 6  | O C T U B R E  2 0 2 5

Movimiento eutónico
Moverse desde el alma

La magia de la palabra 
Su poder ensalmador

Con Alas
Re

vi
st

a 
 d

ig
it

al
 d

e 
di

st
ri

bu
ci

ón
 g

ra
tu

it
a

El buen tono
Experiencias en eutonía

La danza de Henry Matisse

Beneficios y posibilidades
Técnicas hipopresivas



La foto de Gerda

2

Movimiento

Germen de los Estudios de movimiento en eutonía
La imagen cristaliza un estudio rítmico grupal en la escuela de Otto  
Blensdorf, donde Gerda Alexander inició la práctica en 1915,  y
posteriormente, su formación como profesora de Rítmica Dalcroze. 
Puede observarse que los movimientos de las mujeres no son iguales,
cada una se expresa libremente, más el tono en su conjunto es
equilibrado y trasunta armonía. Se observa presencia y contacto.
Gerda conservó el elemento de estos «estudios», incluyendo el trabajo en
grupo en las clases, y la elaboración de «Estudios de movimiento» en la
formación de eutonistas.



 cognitivas, habilidades sociales y emocionales. 
(https://ve.scielo.org/scielo.phpscript=sci_arttext&pid=S2739
-00632024000200174)

   En Neurociencia del cuerpo (2022), Nazareth Castellanos
apunta aseveraciones en el mismo sentido: 
«La actividad motora somática regula la postura y el
movimiento, e inversamente informan al cerebro.»(…) «El
cuerpo es una bisagra que nos permite migrar de un estado a
otro. Así como el cerebro interpreta la postura para inferir
sobre nuestro estado, un cambio de postura puede contribuir
a volcar una situación.» (…) 
«A nivel neuronal, se ha observado que el ejercicio físico
favorece los recursos cerebrales de la cognición, potenciando
la plasticidad, la función vascular cerebral y disminuyendo la
inflamación. Dicho técnicamente: hacer ejercicio es un acto
de neurogénesis.» 

   Siendo el movimiento uno de los principios de la eutonía —
más exactamente el movimiento consciente—, lo dicho
abona y da fundamentos actualizados a la práctica de
eutonía como actividad que puede aportar beneficios  

Editorial

   En Atenas, en el siglo III A.C., en los pórticos y jardines del
Liceo, podían verse al maestro y sus alumnos caminando y
filosofando, integrando aprendizaje y movimiento. 

   Eran los Peripatéticos (del griego peripatetikos: «caminar
alrededor» o «el que camina»), alumnos y seguidores de la
filosofía Aristóteles. Se los llamó así debido a que Aristóteles
en su escuela filosófica, el Liceo, fundada en 335 a.C. en
Atenas, solía impartir sus lecciones durante las caminatas
que realizaban en los jardines cubiertos llamados Peripatos.    
La escuela peripatética existió alrededor de mil años (hasta
529 d.C.) constituyendo el centro más importante de la
ciencia grecorromana. Ellos integraban el proceso de
enseñanza y aprendizaje con el movimiento. La escuela se
caracterizaba por ser una pedagogía en movimiento,
promoviendo el diálogo, la observación y la experiencia para
el conocimiento.

   Actualmente a la luz de las neurociencias, esa práctica
cobra sustento, ya que investigaciones dan cuenta de que
utilizar el movimiento como herramienta de aprendizaje
promueve diversos aspectos del desarrollo integral de los
estudiantes, incluyendo habilidades motoras, habilidades 

«MOVIMIENTO LAS COSAS TIENEN...»

3

Recinto Arqueológico del Liceo de Aristóteles en Atenas (Archivo personal, 2023)

*

* Fragmento de la canción «Las cosas tienen movimiento», escrita por 
Fito Páez.

https://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2739-00632024000200174
https://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2739-00632024000200174


 En esta edición tenemos una invitada especial: Violeta
Goncalves, Profesora Nacional de Educación Física, creadora
y formadora en el método de Técnicas Hipopresivas, quien
nos cuenta de qué se trata y los beneficios y posibilidades de
estas técnicas, y nos invita a las primeras Jornadas del
método, los días 15 y 16 de noviembre, donde la eutonía dirá
presente.

    El mimo al alma es un poema de Jorge Luis Borges referido
a Heráclito, el filósofo del cambio, que resuena con el tema
nodal del número.

     En el cierre, una reflexión más sobre lo esencial del
movimiento y el cambio en la vida.

físicos, cognitivos y emocionales, para la salud integral,
el bienestar y la calidad de vida en cualquier etapa vital.

   Es precisamente el tema eje de este número de Eutonía
con Alas: el Movimiento eutónico propiamente dicho,
abordando también el movimiento anticipado y los
estudios de movimiento. 
    La nota siguiente propone una mirada desde la psicología
analítica de Carl Gustav Jung, equiparando la búsqueda
del movimiento propio en eutonía al camino en el
Proceso de Individuación, concepto central en la
psicología junguiana que implica confrontar las sombras,
integrar los opuestos (como anima y animus —principios de
lo femenino y lo masculino—), diferenciarse de lo colectivo,
en pos de la autorrealización. 

    Compartimos la segunda parte de la nota del profesor
Jorge Mercado acerca del poder de las palabras,
explayándose en torno de su capacidad de crear ámbitos, l
lenguaje, en la política y en la exaltación de las emociones.

    Ricardo Gómez Vecchio, psicólogo y periodista científico
nos cuenta su experiencia en el encuentro con la eutonía
a través de Raymond Murcia y reseña el libro Del cuerpo al
alma.
 

4

MOVIMIENTO...

La Escuela de Aristóteles (1883-1888), por Gustav Adolph Spangenberg.
   

Leticia Aldax
Editora

Aristóteles y sus alumnos en el Arab Codex.



TERPSICORE, MUSA DE LA DANZA

   En la mitología griega, Terpsícore era una de las nueve
Musas, o diosas de la inspiración creativa, que solían
aparecer junto a Apolo, dios del sol, la luz y las bellas artes.
    Su nombre significa «la que deleita en la danza» o «disfrute
de la danza», derivado de las palabras griegas para «deleite»
y «danza».
     Era la musa de la danza y la poesía lírica.
  Se la representaba frecuentemente como una joven
esbelta, alegre y jovial, con una corona guirnaldas de flores y
una lira entre sus manos, que toca para acompañar los
movimientos.
    Según Píndaro —célebre poeta lírico de la Grecia clásica—  
luego de la victoria sobre los Titanes, los olímpicos pidieron
a Zeus que creara seres que supieran perpetuar en cantos, la
memoria de las grandes hazañas llevadas a cabo por los
dioses. Accediendo a ese ruego, Zeus engendra con
Mnemosine (la memoria), yaciendo durante nueve noches
consecutivas, a las nueve musas que cantan pasado,
presente y futuro, y con sus dulces cantos acompañadas por
las melodías de Apolo en su cítara alegran en corazón de los
inmortales reunidos en el Olimpo. 
   En época posterior, se atribuyó a cada una de ellas
funciones especiales como rectoras de una rama particular
del conocimiento y de las artes. (Conf. Shreman. Mitología
Clásica Ilustrada, pp. 126-127). Terpsícore (1960), de  Hans Hofmann (1880-1966), expresionismo abstracto,

técnica de «push and pull».

   Terpsícore como la musa de la danza, simboliza la
expresión estética y emocional a través del movimiento
corporal integrado. Es portadora de ritmo. armonía y belleza;
representa la danza y el movimiento expresivo consciente.
      Terpsícore con su simbolismo reverbera en el
movimiento eutónico, eje temático de este nuevo número
de Eutonía con Alas.
                                                                                         LETICIA ALDAX

 Una deidad de la mitología griega nos acompaña en cada número vinculada al tema eje de cada uno. 
Esta vez, Terpsícore, musa de la danza, como símbolo del movimiento expresivo consciente.

Musas en mosaico de Antakya (Fuente National Gografic)



LA MAGIA DE LA PALABRA

Contenidos

El poder ensalmador de la palabra.  
Por Jorge Mercado

9

1 3

1 5

MIRADA JUNGUIANA
Movimiento eutónico propiamente dicho y
Proceso de Individuación.
Por Leticia Aldax

6

Terpsícore (1816), escultura de Antonio Canova. Museo de Arte de
Cleveland.

EL TONO JUSTO
Reencuentro con la eutonía.
Por Ricardo Gómez Vecchio

1 9

MOVIMIENTO EUTÓNICO
Moverse desde el alma.
Por Leticia Aldax



TÉCNICAS HIPOPRESIVAS
Abordaje corporal, sus beneficiios y
posibilidades.
Por Violeta Goncalves

2 1

UN MIMO AL ALMA
Heráclito, el filósofo del cambio.
De Jorge Luis Borges

2 7

2 9

7

Terpsícore, estatua romana de encontrada en la Villa Adriana.
Museo del Prado, Madrid.

Contenidos

«E PUR SI MUOVE»
Y sin embargo, se mueve. 
Por Leticia Aldax

https://es.wikipedia.org/wiki/Villa_Adriana
https://es.wikipedia.org/wiki/Museo_del_Prado


PARA LEER O DESCARGAR GRATIS TODOS LOS EJEMPLARES DE LA
REVISTA: https://www.eutonia.com.ar/#revistas

Dos años / Modalidad Híbrida
INICIO SÁBADO 9 DE MAYO 2026 

 Contenidos de la cursada
· Principios de la eutonía, desde la experiencia vivencial y
abordando los fundamentos y conceptos que la sustentan.
· Pedagogía activa propia de la eutonía con prácticas
pedagógicas.
· Fundamentos de filosofía, consultoría psicológica
(Counseling) y psicología junguiana que enriquecen y dan
sentido a la práctica de eutonía y construyen el futuro
desempeño profesional.
· Anatomía con abordaje integral.
· Actualización de los fundamentos de la eutonía a la luz de
las neurociencias. 
Enfatizamos en el proceso personal del alumno y la
importancia del trabajo sobre sí mismo, que es la esencia de
la eutonía, y el punto de partida para el despliegue personal y
laboral.

CERTIFICADO DE EUTONISTA con aval del IIDCA
Info: eutoniaconalasgmail.com
Leticia Aldax +54 9 11 3359 0952

Nueva Formación Docente en Eutonía

8

Formamos profesionales capaces de acompañar y guiar en procesos de conciencia corporal, integración
psicofísica y crecimiento personal, a través de la eutonía adaptada al contexto actual.

https://www.eutonia.com.ar/#revistas
https://www.eutonia.com.ar/#revistas


   El Movimiento eutónico es la experiencia del movimiento,
teniendo la vivencia e integración de los principios de la
eutonía: conciencia de piel, conciencia de huesos, conciencia
del espacio interno y contacto consciente. 
   El Movimiento eutónico puede incluir desplazamientos,
cambios de niveles y frentes, exploración del espacio
circundante, diferentes de ritmos, velocidades y tonos. 
   Devela la unidad del ser humano, del cuerpo/alma, no
como una dualidad ni siquiera como una entidad
tridimensional, sino una unidad de desarrollo mayor que la
suma de sus partes. 
   Sus cualidades o características son: 
- Fluidez. 
- Liviandad. 
- Economía de esfuerzo.
- Presencia.
- Contacto con uno mismo, con el otro y con el espacio
circundante. 

- Originalidad y autenticidad.
- Espontaneidad.
- Creatividad.
- Organicidad e integración.
- Precisión.
 Dentro de este principio, puede incluirse el denominado
estiramiento vital: estiramiento espontáneo, que involucra al
cuerpo en su totalidad y que abarca movimientos de
extensión, torsión y rotación, y empujes o repousser, a
veces, acompañados de bostezos o sonidos que nacen con
total naturalidad. 

   Para desarrollar el Movimiento eutónico propiamente dicho
como objetivo específico de una clase de eutonía, el
inventario inicial puede abordar la piel, y luego, en la parte
principal de la clase se puede plantear un recorrido desde
los principios de espacio interno y conciencia ósea;  y 

M
ov

im
ie

nt
o 

eu
tó

ni
co

 M
O

VERSE DESDE EL ALM
A

ESCRIB
E LETICIA ALD

AX

Dinamismo de un ciclista, 1913, de Umberto Boccioni (1882-1916).

9

«Danza, danza, hasta que desaparezca el danzante». Anam Thubten

Esta frase del maestro tibetano Anam Thubten —fundador de la Fundación Dharmata en San Francisco,
E.E.U.U.— invita a sumergirse en el movimiento, hasta que la separación entre el que danza y la danza
se desvanezca, convirtiéndose en una actividad liberadora y una expresión del alma. Esto resuena con
la práctica de eutonía y en especial, del principio de Movimiento eutónico. 



posteriormente, proponer la experimentación del
transporte, a partir del repousser, desde alguna región del
cuerpo. Otra opción es la invitación a iniciar rodadas, rolidos
o giros desde cualquier espacio. Paulatinamente, las
consignas se van haciendo más abiertas, instando a la
búsqueda, a la experimentación, a la libertad de
movimiento. Durante la experiencia el eutonista guía la
atención, la observación minuciosa, la presencia
colaborando para que la misma sea sostenida o recuperada. 
 
   En el proceso sucede el momento referido en la frase
del inicio: la no-dualidad, semoviente y movimiento
salen de la fragmentación para ser uno en la actividad
que fluye y expresa lo auténtico, devela, descubre,
manifiesta una emoción o un estado, expresa un
sentimiento. Comparto la sospecha que ya ha formulado
Raymond Murcia: «¿Y si la eutonía fuese portadora de una
filosofía implícita del no dualismo?» (Murcia, R., Un camino
hacia la eutonía a través de algunos textos, p. 120).
   Creo que sí. Al permanecer en la experiencia con una
indagación atenta y con curiosidad propias de la eutonía, se
utilizan las funciones cerebrales que dan lugar a la
experiencia consciente, deviene una conciencia testigo o la
conformación del Yo observador neutro, sin críticas ni
juicios. Y como en un continuum ocurre lo que puede
parecer una situación paradójica de la actividad consciente:
se diluye la separación sujeto-objeto, desaparece la
distinción entre el observador y lo observado; se unifica el
buscador y lo buscado confluyendo en la acción que
denota la presencia, la profundidad del alma. Podría
decirse que sucede un cambio cualitativo de la conciencia,
una transformación liberadora, y surge la espontaneidad.

  Aquí podríamos detenernos en la definición de algunos
términos para anclar en lo concreto los conceptos que dan
claridad a lo que vivimos en las prácticas de eutonía:
¿Qué es estar presente o la presencia a que nos referimos? 
La presencia según el diccionario es la existencia de algo en
un momento determinado; o la asistencia, el hecho de
encontrarse una persona en el mismo lugar que otras. En
eutonía se refiere además a cierta calidad de la existencia:
es «estar ahí», en contacto. Una existencia consistente,
que se revela en el movimiento o la postura que aparecen
fluidos, sin forzamientos o rigideces que perturben o frenen
el devenir. Esa calidad de presencia comunica, transmite
una emocionalidad, conmueve, 10

Síntesis del dinamismo de un futbolista, 1913, pintura de Umberto
Boccioni (1882-1916).

conecta con los demás y el entorno (está ahí, con otros).
También da la percepción de globalidad con movimientos
encadenados con fluidez.

  Otra arista a indagar es qué es la espontaneidad y la
autenticidad del movimiento.
   Para hacerlo, podemos empezar recordando uno de los
orígenes de la eutonía: la búsqueda de Gerda Alexander fue
hallar el movimiento propio, evitando las imitaciones de
patrones de movimientos estereotipados, frecuentes en la
enseñanza de muchas escuelas de danzas o gimnasia, que
podrían ser causa de tensiones musculares o lesiones.
    Gerda describe esa idea que es esencia de la eutonía: 
«He tratado de encontrar un camino que permita a cada
alumno descubrir sus propias posibilidades de movimiento
y de expresión y, al mismo tiempo, que le permita
desarrollar sus capacidades artísticas y sociales mediante
una regulación y una adaptación consciente del tono.
» Este camino propone, antes de todo ejercicio de expresión,
simples movimientos destinados a explorar todas las
posibilidades articulares y musculares del cuerpo,
practicados con una conciencia corporal global.
» Cada alumno experimenta la multitud de sus posibilidades
sin demostración alguna por parte del profesor, sin
indicación de ritmo o de forma y sin acompañamiento 



musical que estimule. Algunos, alumnos ya descubren en
tales ejercicios formas de expresión insospechadas,
mientras que otros necesitan meses de trabajo y de bús-
quedas antes de poder liberarse de los ejemplos
tradicionales y de encontrar el deseo y la fuerza para realizar
su modo propio de movimiento.» (Gerda, A., La eutonía. Un
camino a la experiencia total del cuerpo, p. 47).
   Este despliegue del movimiento propio es la
autenticidad; y naturalmente en él estarán presentes
rastros de la cultura, la historia colectiva… Que sea propio
no significa aislado, o desmembrado de lo colectivo. 

    La exploración que solemos hacer en las clases de eutonía
de salir de los patrones de movimiento estereotipados tal vez
merezca cierta aclaración: Gerda recordaba que, en los
congresos de movimiento, solía reconocer a qué escuela o
maestro pertenecían las bailarinas por el solo hecho de
verlas caminar. Este hecho la conmovió a su investigación —
aunque quizás también podríamos cuestionarnos si no hay
un estereotipo eutónico, al caminar con transporte
repousser…—.

  Sabemos que los automatismos están presentes y son
útiles y necesarios en la mayoría de nuestras acciones 

Ballet Dancers, 1885–86, de Henri de Toulouse-Lautrec (1864-1901).
Representa a bailarinas en una actuación con  aire grotesco. La formación
lineal, la pose repetida y las manos del director guiando el movimiento de
las bailarinas transmiten algo mecánico, paradigma opuesto al propuesto
por Gerda Alexander.

diarias —al asearnos, manejar un vehículo, al tocar un
instrumento musical, en el deporte, el baile, las
manualidades…—. Es parte del aprendizaje de cualquier
destreza o pericia. Henri Bergson, filósofo que pensó la
relación cuerpo y espíritu, ha dicho en su libro La evolución
creadora: «¿Qué sucede cuando una de nuestras acciones
deja de ser espontánea y se vuelve automática? Que la
conciencia se retira de ahí». La automatización de una
acción representa una especie de ahorro de energía mental. 

   La distinción a que apuntamos es que muchas veces
somos verdaderos autómatas, vamos por la vida en
«piloto automático». 
    Esta es la clave: posar la conciencia en el cómo estamos
haciendo, la atención a las sensaciones, emociones… Ser el
Yo observador eutónico hasta que se dé la emergencia de
esa espontaneidad o autenticidad que surge del no-
dualismo a que nos referíamos.
   Entonces la espontaneidad no es la improvisación ligera
sino el fruto de un proceso sutil y el compromiso puesto
en él.
   Vinculado al movimiento en eutonía encontramos las
propuestas de los estudios de movimiento

Estudios de movimiento
    Se trata de una secuencia de movimientos creada por los
alumnos, individual, en parejas, tríos o grupalmente. 
 «En la enseñanza de la eutonía, la ampliación de la toma de
conciencia adquirida durante el trabajo en el piso se integra
en los movimientos. Estiramientos en sus diferentes formas,
juegos funcionales a partir de los espacios determinados
por las diferentes partes del cuerpo, todos estos
movimientos deben ser ejecutados con la sensación de las
variaciones del contacto con el piso, la conciencia del
espacio interior, una respiración libre y la conciencia de los
huesos.
(…) En esta búsqueda, el alumno se da cuenta de las
fijaciones y de los límites de sus movimientos, de sus
propios estereotipos.» (Gerda, A., La eutonía. Un camino a la
experiencia total del cuerpo, p. 47).                 

   El objetivo no es la estética de la forma o la destreza del
ejecutante, sino que se observen las cualidades o
características del movimiento eutónico, en cuanto a
presencia, contacto, liviandad, fluidez, exploración del
espacio, cambios de niveles, originalidad, creatividad.



     Gerda explica la propuesta:
«En un estudio se supone que el alumno realiza su propia
investigación sobre un tema propuesto. (…) No tienen nada
en común con los movimientos del ballet o de la danza. (…)  
Cuando se realizan movimientos nuevos, que no están
“programados” en el cuerpo, pueden descubrirse
dificultades que no aparecerían si sólo se repitieran
movimientos conocidos, que se han practicado muchas
veces anteriormente (…) Se les pide a los estudiantes que
inventen su propia forma o estructura y que experimenten la
manera de realizarla, ubicando sus propias dificultades
técnicas. A partir de allí juegan, tratando de desarrollar
nuevas posibilidades. Y este juego, que al comienzo es una
improvisación, desemboca en una forma establecida que
puede repetirse, exactamente igual, varias veces.» (Hemsy
de Gainza, Violeta, Conversaciones con Gerda Alexander, p.
123).

   La invitación a crear un estudio de movimiento parte de la
elección de algún principio o un tema ya explorado o un
tema nuevo, a partir del cual el alumno pueda hacer una
síntesis personal de lo vivenciado, investigado, o
descubierto con el trabajo eutónico.
    En las clases, luego del desarrollo, puede proponerse
como actividad integradora, comenzar a moverse desde un
hueso, o moverse con la atención en la piel, o
experimentando el transporte a partir del repousser desde
algún espacio, conforme al tema específico de la clase. Una
vez que los alumnos hayan tenido un tiempo para su
investigación personal, se les pide que elijan tres o cuatro de
los movimientos hallados, y que los organicen a modo de
secuencia, con transiciones fluidas, con la posibilidad de
repetirlos varias veces, con el mismo grado de presencia con
la que los fueron explorando. De ese modo queda armado
un estudio de movimiento, que luego puede ser expuesto a
todo grupo.

   En la cuestión de los estudios de movimiento puede
considerarse lo expuesto acerca del surgimiento del
movimiento eutónico y de la relación entre la conciencia y el
movimiento. Así, hay una exploración consciente, hasta que
emerge una secuencia, que puede ser reproducida en
contacto y presencia varias veces –no automáticamente–.
Sería como la realización de una obra por músicos o actores,
que repiten una y otra vez, estando presentes en cuerpo y
alma. 12

LETICIA ALDAX
Eutonista
Instructora Nacional de Técnicas de Gimnasia

Movimiento anticipado
    Otra experiencia vinculada al movimiento que se
desarrolla en las clases de eutonía es el Movimiento
anticipado; es la planificación del movimiento o estar en la
intención de una acción antes que la misma sea
exteriorizada. 
    Gerda descubrió esta posibilidad a raíz de una crisis de
dolor cervical y de espalda en la que el médico le sugirió el
uso de un cuello ortopédico. Ella cuenta que
afortunadamente le colocaron un cuello bastante blando
con el cual podía realizar microestiramientos o
alargamientos sutiles de la columna vertebral.
«Pensé que, tal vez podría sentirme mejor si estiraba un
poco mi columna, pero tenía que ser un estiramiento muy
leve. El profesor Wyke había prohibido todo manipuleo de la
columna. Apoyada sobre el escritorio yo trataba de efectuar
un microestiramíento. Pero, aunque era un deslizamiento
hacia arriba con la parte posterior de mi cabeza, que no
superaba un cuarto de milímetro (después también lo probé
desde el sacro y desde el talón), yo notaba que el efecto
sobre la circulación era notable. Sabía que estaba usando
principalmente el sistema fusimotor o sea el efecto que
precede siempre a la inervación motora.» (Hemsy de Gainza,
Violeta, Conversaciones con Gerda Alexander, pp. 109-110.).
 
    Efectivamente como describió Gerda, (hoy avalado por las
neurociencias) con la sola intención o planificación de la
acción, hay una activación nerviosa que genera cambios
en la circulación sanguínea, frecuencia cardíaca, presión
arterial, redireccionamiento del flujo sanguíneo… 
   El Movimiento anticipado puede practicarse con diferentes
partes del cuerpo o planificar por ejemplo cómo pararse
desde el piso, o cambiar de posición antes de llevarlo a
cabo. 



Mirada junguiana
MOVIMIENTO EUTÓNICO PROPIAMENTE DICHO
Y PROCESO DE INDIVIDUACIÓN

13

   Esta inquietud con relación a las imitaciones, como ya
comentamos conmovió también a Gerda Alexander, al
observar los movimientos estereotipados de los bailarines, y
está en los orígenes de la eutonía.
   La clave tanto en eutonía como en psicología analítica es la
búsqueda de la esencia individual que lleva a la
autorrealización, y la praxis en ambas confluye en ese
sentido. 
   Este espíritu es el que llevó a Marie-Louise von Franz,
discípula de Jung, a sostener que «es inútil echar miradas
furtivas la forma en que otro cualquiera se desarrolla
porque cada uno de nosotros tiene una tarea única de
autorrealización. Aunque muchos problemas humanos son
análogos, jamás son idénticos. Todos los pinos son muy
parecidos (de no ser así no los reconoceríamos como pinos);
sin embargo, ninguno es exactamente igual a otro. A causa de
estos factores de similitudes y diferencias es difícil resumir
las infinitas variaciones del proceso de individuación. El
hecho es que cada persona tiene que hacer algo diferente,
algo que es únicamente suyo».[5]
  
[5] VON FRANZ, M.L., en JUNG, C.G., El hombre y sus símbolos,
Barcelona, 1984, Caralt, p.165 (los resaltados me
pertenecen).

   «Existe una posibilidad y un destino (...) Es la vía de la
individuación».[1] Tal es, hallar nuestra singularidad más
íntima, última e incomparable, nuestra peculiaridad
individual; la individuación no se desentiende de lo
colectivo, toda vez que un cumplimiento mejor y más
completo de la individualidad supone un rendimiento social
más efectivo, con el especial cuidado de «no enajenarse en
lo colectivo».[2] «Y como la individuación es una exigencia
psicológicamente tan insoslayable, la observación de ese
predominio de lo colectivo permite apreciar qué extremada
atención debe prestarse a esa tierna planta de la
"individualidad" para que lo colectivo no llegue a sofocarla
por completo»[3].
   Este proceso natural, que constituye un verdadero
imperativo existencial, posee dos características
fundamentales asimilables a la búsqueda del movimiento
propio, auténtico, que se da en la práctica de eutonía:

1) Por un lado, importa salir de la imitación:
   «El ser humano tiene una capacidad que es útil en el más
alto grado para los fines de lo colectivo y en el más alto
grado perniciosa para la individuación: la de imitar. (...) Por
lo general, el falso intento de diferenciación individual por
imitación queda en mera pose y el que lo ha hecho
permanece en el mismo nivel en que estaba, solo que con
unos grados más de esterilidad. Para descubrir lo que hay en
nosotros de auténticamente individual hace falta desde
luego una reflexión a fondo, y de pronto nos percatamos de
cuán extraordinariamente difícil es el descubrimiento de la
individualidad».[4]

[1] JUNG, C. G., Las relaciones entre el yo y el inconsciente,
Barcelona, Paidós, 1993, p. 69.
[2] Cfr. JUNG, C.G., ibidem, pp. 69-70. 
[3] JUNG, C.G., ibidem, p. 46.
[4] JUNG, C.G., op.cit., pp. 46-47 (las cursivas me
pertenecen).

ESCRIBE LETICIA ALDAX

Carl Gustav Jung definió el proceso de individuación como el camino
a ser quien cada uno es esencialmente o el despliegue de aquello
para lo cual hemos venido en el tránsito de la experiencia humana.



  Esta idea regala el alivio de saber que cada uno
puede/debe hacer su propio desarrollo, sin el peso de la
mirada externa ni comparaciones, sino buscando su propio
camino sin obedecer ideales ajenos, sin copiar ni imitar
modelos –naturalmente que esto no excluye el
acompañamiento de las relaciones de ayuda, los maestros y
compañeros de senda–. También supone el compromiso con
la existencia, en el sentido de llevar a cabo el despliegue de
aquello para lo cual hemos nacido, nuestros dones y
potencialidades, lo que es para mí, un imperativo
existencial, misión y deber de la propia existencia. Y
paralelamente, en relación al proceso de los demás, el
respeto irrestricto al proyecto de vida del otro, con sus
tiempos y modalidades. 

  2) Por otro lado, en ambas disciplinas, se requiere confiar
en el proceso e ir descubriendo sin forzamientos el propio
despliegue; la actitud libre de prejuicios y críticas, hacia la
finalidad secreta, atentos a descubrir qué, ella exige; la
confianza de «saber la incertidumbre» del camino, que irá
armándose a partir del contacto interno, el contacto con lo
profundo, con lo sagrado.  
  

Dancing Trees, de Igor Zenin, Arte digital.

   Tanto la vivencia del movimiento eutónico
propiamente dicho, plasmado a veces en los estudios de
movimiento, como la búsqueda de la individuación en la
psicología analítica importan un descubrimiento de «lo
que ya está dentro de sí», quitando los obstáculos, las
barreras manifestadas en una y otra por distonías,
tensiones, complejos y mandatos que impiden su
desarrollo. 
     Este paralelismo no pasó inadvertido para Gerda quien
pronunció estas palabras en una conferencia ante
miembros de una sociedad de psicoanalistas junguianos
(Inter-Regional Society of Jungian Analyst) reunidos en
Chateau Frontenac, en Quebec, en septiembre de 1984.
(reproducida en el libro Del cuerpo al alma, pp. 143 y ss.).
 «Recuerdo que en un encuentro de junguianos que tuvo
lugar en Ascona, Adolf Portman habló acerca del fenómeno
de la unicidad que se manifiesta hasta en la célula más
primitiva, en el agua, por ejemplo. Él nos contó que
ninguna célula era totalmente idéntica a otra, que cada
una estaba marcada por una huella particular, cuya única
función era individualizarla.
   »Si eso es válido para las células, ¡imaginen cómo debe
ser válido para los seres humanos! Hasta el día de hoy, he
trabajado con centenares de personas, y nadie ha
reaccionado de modo idéntico a mi abordaje.
    »Todo esto me llevó a concebir una escuela fundada en el
verdadero crecimiento individual, una escuela donde cada
alumno pudiera desenvolverse de acuerdo a su propia
personalidad y se fuera descubriendo gracias al
movimiento y a la sensación corporal.» [6]

 [6] ALDAX, L, y GAUMOND, M., Del cuerpo al alma, 2019,
Buenos Aires: Prosa, pp. 144/145.

Imagen del Libro Rojo de Jung, que compendia gran parte de su
propio proceso, de su autoexperimentación desde 1913.



«Mediante palabras el maestro transmite su saber a los
discípulos…» 
  Lógos es un término que posee muchos significados en griego
antiguo; uno de ellos es «palabra». Y la palabra oral es tal vez el
medio más utilizado cuando un ser humano quiere
comunicarse con otro ser humano. Escritores, periodistas,
abogados, psicólogos, médicos y un extenso etcétera que
incluye a docentes también viven de ella. 
  Tan poderoso medio —que como todo lo humano tiene límites
— sirve para muchas tareas. «El vehículo básico de la
transmisión simbólica —la médula de la socialización— es el
lenguaje común, que es al mismo tiempo una parte troncal de
la cultura»[1], escribió el sociólogo Rubén Zorrilla. Pero otra
función muy relevante es definir (de-finir) las cosas y personas
que nos rodean, cercarlas, ponerles un límite, un lazo para
separarlas del resto, discriminarlas. Vemos individuos, pero
pensamos mediante conceptos, mediante ideas o eidos.
Homero refería con eidos el aspecto de algo, lo que se puede
ver, pero fue Platón quien le dio otro vuelo al término, que  
también pasó a significar idea, esencia, forma. 

     Esta cacería intelectual se hace mencionando lo esencial,
el qué de algo, olvidando «detalles» —esos que a menudo
son la sal de la vida, claro—. Vemos a muchos individuos y
nos olvidamos de sus particularidades — de su color de pelo,
de ojos, de piel, su estatura, de si son delgados o no, etc.— y
buscamos, casi naturalmente, algo que los una, lo común
que tienen entre ellos. Observamos, por ejemplo, que, como
otros entes que llamamos animales, necesitan comer, como
nosotros, que también tienen funciones nutritivas. Ah, pero
advertimos que nosotros, los seres humanos, tenemos algo
que nos distingue de los animales, y caemos en la cuenta
que podemos razonar fabricando conceptos y
comunicándolos. Y entonces definimos al hombre genérico
—ese ideal, que no podemos captar con los sentidos—  como
animal racional. Por esto Aristóteles definió al hombre no
solo como un ser que vive en una polis —un zoon politikón —
sino también como zoon logikón, un ente que construye
conceptos, productos del intelecto, inteligibles que unidos
conforman una suerte de anteojo con los cuales elaboramos
teorías, que son las que nos permiten hacer ciencia. Pues lo
que vemos está determinado por la teoría, guiado por ella,
ya que solo vemos lo que buscamos. 

La magia de la palabra
EL PODER ENSALMADOR DE LA PALABRA 
SEGUNDA PARTE

ESCRIBE JORGE MERCADO

15

Profesor de filosofía (U.B.A.) 
Consultor Psicológico (Escuela
Superior de Psicología Social)

Continuacion de la nota «La magia de la palabra»  publicada en el número anterior (15)

 [1] Rubén Zorrilla, Principios y leyes de la Sociología, Buenos Aires,
Emecé Editores, 1992, p. 23.  



   Pero esta facultad puede tener «efectos secundarios», y
puede pasar que no haya «nada más impráctico que una
mala teoría»: esta afirmación podríamos deducir tomando
en sentido contrario aquella famosa que difundió Kurt
Lewin, quien afirmaba que «nada más práctico que una
buena teoría».[2] Creada por el hombre para guiarnos en la
siempre incierta acción humana, una mala teoría puede
descaminarnos. La teoría, formada de conceptos, y estos de
símbolos, incluida la palabra que forma juicios sobre la
realidad. Una mala teoría nos da una mala aproximación al
asunto que se trate. Una canción, un partido de fútbol, un
problema científico, psicológico o político, todo puede ser
arruinado si «vemos» mal la cuestión, si no la captamos
adecuadamente —es lo que llamamos «error conceptual»—.
También hay algo de arte y de intuición en todo este camino
donde la teoría nos ilumina, nos permite ver una parcela de
la realidad o incluso la vida misma, con unos anteojos que,
de estar mal calibrados, pueden distorsionar nuestra
mirada. Los fanáticos transforman los anteojos en anteojera:
el comunismo, el fascismo, el nacionalsocialismo, el
populismo y demás ideologías totalitarias —o que tienden al
totalitarismo— son buena muestra del daño, material,
psicológico y moral, que puede generarse. El reverso es la
buena teoría, que transmite saber genuino, y nos permite
solucionar muchas cuestiones, aunque sea temporalmente.
  No es descabellado sostener que la palabra es un don y un
poder preciadísimo que nos fue dado, un milagro que a
diario protagonizamos sin advertirlo —pocas veces
reparamos en que lo natural podría ser no comunicarnos—.
Pero como todo don, conlleva un riesgo, y una
responsabilidad. Podemos usarla para manifestar nuestras
verdaderas intenciones o para ocultarlas, para transmitir un
saber —siempre falible— o un error con apariencia de saber.
Para respetar la historia o deformarla.[3] Para pacificar una
sociedad o prenderla fuego. ¡Y cuántas sociedades se vieron
arrastradas por la palabra a ejecutar acciones que no
hubieran imaginado ni en sueños! Porque…

«Mediante palabras el orador arrebata a la asamblea y
determina sus juicios y resoluciones…»
 ¡Tantos hombres pueden dar fe de la frase precedente! 

 [4] Hay un océano de libros ya clásicos (Taine, Michelet, Thiers, Lamartine, Aulard,
Furet, etc.), todos excelentes, con distintas miradas. De los últimos publicados, los
de Xavier Martin (La France abïmée, S’approprier l’homme, L’homme rétréci par les
Lumiéres, por citar algunos) y el de Bertrand Vergely (Oscures lumiéres. La révolution
interdite) son, a mi ver, muy estimulantes y gráficos a la hora de evaluar los costos, a
menudo olvidados, de la Revolución francesa.

Una mala teoría puede descaminarnos y generar mucho daño. Los regímenes
totalitarios, responsables de millones de muertes, son una muestra palmaria del
mal uso de la palabra y sus peligrosos efectos.

16

[2] En cuanto a una explicación posible y más detallada de la palabra como
transmisora de saber, remito a Marcel Gaumond/Leticia Aldax, Del cuerpo al alma,
Buenos Aires, Editorial Prosa, 2019, pp. 325-350.
[3] Imposible no recordar la novela de Orwell 1984 y al protagonista, Winston Smith,
quien trabajaba en el Departamento de Registro del Ministerio de la Verdad, donde
se reescribía la historia para que coincida con el discurso del Partido. 

Mirabeau, Danton, Robespierre, Saint-Just… No fueron los
primeros ni tampoco los últimos. Pero ellos quizás son el
mejor ejemplo de cómo la palabra puede encender a los
hombres, a todo un pueblo, motivarlos a la acción hasta el
punto de no dudar en entregar su vida en una época
crispada como era la Francia del siglo XVIII, que provocó ese
cataclismo social que llamamos Revolución francesa.
Alabada por muchos, criticadas por otros tantos —
interpretarla es un tema inacabable—,[4] lo concreto es que
con vehementes discursos se insuflaron los ánimos y se ha
prendido fuego, literalmente, a toda Europa. 
   ¿Cómo una sociedad que festejó con fervor el nacimiento
del hijo de Luis XVI terminó guillotinando a ese rey tan
querido? Por supuesto, la realeza, que cometió innúmeros
errores no forzados en esos tiempos difíciles, portaba una
mala teoría para el momento, como bien lo demostró José
Ortega y Gasset en su Mirabeau o el político.   
  Pero el terremoto social también se explica por la explosiva
combinación de las circunstancias y el poder de la palabra, a
cargo de oradores que hablaron no tanto a la cabeza de los
franceses sino a su corazón. Porque…

«Palabras despiertan sentimientos…»
  A diario comprobamos que la palabra puede agitar el alma,
el espíritu, la psique, porque despierta sentimientos. ¿Nos
hace falta escuchar una discusión de tránsito para saberlo?
Tomando la clasificación que señala como los sentimientos



más intensos a las emociones y a las pasiones, podemos
hablar de las pasiones creadas por la palabra, ya que esta
nos arrastra como por un fuego interior. Ese combustible
puede ser empleado para fines que tiendan al encuentro con
nuestros semejantes o al desencuentro. La historia es
pródiga en nombres que llevaron a sus naciones por
derroteros distintos, hacia la prosperidad o hacia la miseria,
y no solo material.
  Justamente las palabras de un Mirabeau o un Danton
arrebataron la Asamblea Nacional y determinaron sus juicios
y resoluciones porque despertaron tal pasión que generaron
un impulso que puso en movimiento callejero a miles de
franceses.[5] ¿Por qué? Porque…

«Son el medio universal con que los hombres e influyen
unos a otros…»
  Vemos por tevé la arenga del capitán a sus compañeros
antes de un partido de fútbol, y advertimos cómo les cambia
el semblante, cómo les ha llegado. Leyendo la arenga de
cualquier gran militar antes de la batalla nos podemos
imaginar el impacto en el ánimo de sus soldados. Es que la
palabra es un medio universal para influir. Hay
demasiados ejemplos de que la palabra ha influido desde
siempre a los hombres, y ha sido utilizada, con fines
diversos, para todo y por todos. Entonces… 

17

 «No despreciemos el empleo de las palabras…»
    Abrevando nuevamente en la advertencia platónica, jamás
conviene subestimar el poder del lenguaje y la palabra.
Como todo lo mágico que el hombre creó de manera libre y
espontánea, como el comercio o la moneda —que tanto se
relacionan con el origen de la filosofía—, porta en su seno el
poder de lo auténtico, de lo genuinamente humano,
destinado a cubrir una necesidad vital.
    Ya en la Biblia, al inicio del Evangelio de Juan, leemos que
al principio era el lógos, es decir, entre otros significados, la
palabra, que nos conecta con nuestra parte divina. Por eso
puede emplearse con un propósito curativo, como demostró
que ocurría en la Antigüedad clásica el gran médico,
historiador, ensayista y filósofo Pedro Laín Entralgo.[6] 
 

[5] Es claro que el impacto que todos estos hechos han tenido llega hasta nuestros
días. Jacob Talmon (Los orígenes de la democracia totalitaria, México, Aguilar, 1956)
ha visto en el llamado terror francés el origen de lo que llamó «democracia
totalitaria», que en el siglo XX retomaron Lenin, Trotsky y demás personas de
pensamiento totalitario. Como se dijo, no solo el comunismo, sino los fascismos, el
nacionalsocialismo y los populismos se nutren de esta filosofía omniabarcadora. En
parecido sentido, con diferencias, Chantal Millon-Delsol desarrolló una idea similar
en Las ideologías políticas del siglo XX (Buenos Aires, Editorial Docencia, 1998),
destacando la importancia del Estado de derecho. También se puede consultar el
interesante y riguroso libro Mercado y utopía. Notas a Marx, de Rubén Zorrilla
(Buenos Aires, Grupo Editor Latinoamericano, 2001). 

Arriba, «El Gran Hermano te vigila», frase emblemática de 1984, una distopía donde
el control omnipresente del Estado mediante telepantallas, la corrupción de la
palabra y otros perversos mecanismos convierte la vida diaria en un infierno. En la
era digital, los Estados-nación cuentan con poderosas armas que deberían
ponernos en alerta. Ahora mismo la Unión Europea discute el fin de la privacidad
de todas las comunicaciones digitales con el Chat Control. Es probable que los
políticos y otros personajes con poder se excluyan a sí mismos de ese control. 

[6] Pedro Laín Entralgo, La curación por la palabra en la Antigüedad clásica, Madrid,
Revista de Occidente, 1958. Libro exquisito, en cuyo capítulo IV se analiza la palabra
en la medicina hipocrática, con temas relevantes como el lógos hipocrático como
palabra comunicativa y la palabra del médico hipocrático como agente de
persuasión.

Arriba, una foto del gran escritor británico Eric Arthur Blair, más conocido como
George Orwell (1903-1950), autor de 1984 y Rebelión en la granja. En estos libros y a
lo largo de toda su obra, el peligro de la manipulación del lenguaje y del poder
extremo, que aplasta a la persona, es mostrado con todo su rigor. (Link de acceso al
libro 1984: https://www.philosophia.cl/biblioteca/orwell/1984.pdf )

https://www.philosophia.cl/biblioteca/orwell/1984.pdf)
https://www.philosophia.cl/biblioteca/orwell/1984.pdf


También lo hace el arte en sus distintas expresiones –más allá
de que manejar bien la palabra es un arte–. Los griegos
simbolizaban en el ónfalo el centro del universo, la conexión
entre el mundo terrenal y el divino. Quizás podamos decir que
la palabra es una suerte de ónfalo alado, que une los dos
mundos, porque...  

«… la palabra conserva todavía hoy mucho de su antiguo
poder ensalmador…»
  Si el lector une las frases de los subtítulos de la primera parte
de esta nota (revista Eutonía con Alas, número 15, julio 2025,
pp. 9-12) y de la presente, nos queda esta profunda reflexión
de Freud: «Las palabras fueron originariamente ensalmos,
y la palabra conserva todavía hoy mucho de su antiguo
poder ensalmador. Mediante palabras puede un hombre
hacer dichoso a otro o empujarlo a la desesperación,
mediante palabras el maestro transmite su saber a los
discípulos, mediante palabras el orador arrebata a la
asamblea y determina sus juicios y resoluciones. Palabras
despiertan sentimientos y son el medio universal con  que

18

El psicólogo austríaco Sigmund Freud (1856-1939) dio un valor enorme a la
palabra, que en su método posee una importancia capital.

JORGE MERCADO
Abogado (U.B.A.).
Profesor de filosofía (U.B.A.).
Técnico Superior en Periodismo (Instituto Grafotécnico/Escuela Superior
de Periodismo).
Consultor Psicológico (Escuela Superior de Psicología Social).
Experto universitario en creatividad y valores (Fundación López
Quintás/Universidad Francisco de Vitoria).

[7] Freud, Sigmund, «Obras Completas» volumen 15 (1915-16),
Conferencias de introducción al psicoanálisis, Buenos Aires, Amorrortu,
1994, p. 15.

La cortesía es muy importante para las personas y para la sociedad. No es
casual que el destacado filósofo Romano Guardini haya escrito que «una
buena parte de lo que se llama formación ética es cortesía».

los hombres e influyen unos a otros. Por eso, no
despreciemos el empleo de las palabras en psicoterapia
y démonos por satisfechos si podemos ser oyentes de
las palabras que se intercambian entre el analista y su
paciente.»[7]
 En el ámbito psicoanalítico, el de la cura por la palabra,
Freud afirma que tenemos que darnos «por satisfechos si
podemos ser oyentes de las palabras que se intercambian
entre el analista y su paciente». Pero fuera de él, como
seres locuaces, estimo que podríamos intentar, aunque sea
de vez en cuando, superarnos, sopesando las palabras que
usamos, en especial en situaciones donde una palabra
puede salvar o hundir al otro, manipularlo como una cosa o
elevarlo a su dignidad propia. Aun en el día a día, porque
nuestras palabras construyen o destruyen mundos, o los
construyen o destruyen de a poco. Sí, tienen ese poder.
Creo que, sin desconocer los roces inevitables del vivir y de
la pasión que también nos constituye –sería necio no
reconocerlo–, no estaría de más plantearnos esta tarea
ética como un norte, que aunque siendo inalcanzable,
puede ayudarnos a que nuestras relaciones fluyan mejor.
Las formas, las palabras amables y corteses –tan
despreciadas– no son todo, pero pueden hacer nuestras
vidas mejores. Tal vez sea hora de intentar volver a la
antigua fuente de la cortesía, para así honrar a ese
misterioso y mágico instrumento que llamamos lenguaje.



ESCRIBE RICARDO GÓMEZ  VECCHIO
Psicólogo UBA. Periodista científico

El tono justo

    Hace ya bastantes años, cuando estaba a cargo del Centro
de Divulgación Científica de la Facultad de Psicología (UBA),
tuve la oportunidad de conectarme con la eutonía y conocer a
Raymond Murcia, un eutonista que fue discípulo de Gerda
Alexander, creadora de esa disciplina allá por el año 1957.
  Esto sucedió gracias a Susana Ferreres, una eutonista
argentina que me invitó a participar en un taller que dio
Murcia por primera vez en Argentina. En el año 2007, se
repitió está visita de Murcia, quien siguió dando talleres en
este país. Nuevamente asistí a la actividad y realicé una
entrevista para un blog que realizaba en ese momento,
Noticias en Salud Mental, hoy abandonado a su suerte en
internet.
    El tiempo pasó y me quedé con un hermoso recuerdo de
Murcia (quien falleció en 2015 a los 83 años) y un valioso
conocimiento sobre una disciplina que me era ajena hasta
que pude experimentarla y valorarla en carne propia.
   Hace unos meses me contactó otra eutonista, Leticia Aldax,
para solicitarme publicar la entrevista a Murcia que sobrevive
en mi antiguo blog. Y fue así que pude retomar mI

19

relación con la eutonía y conocer un interesante libro con
partes de su autoría y la versión en español de Del cuerpo al
Alma, de Marcel Gaumond, psicoanalista junguiano, que
incluye notas biográficas, un prefacio y una conferencia de
Gerda Alexander.
    Leticia Aldax hace su aporte a la obra con cuatro partes:
Eutonía, teoría y praxis; Integración de la Eutonía y la
Psicología Analítica; Eutonía y proceso de envejecimiento; y
Poemas íntimos. El conjunto se denomina «Del cuerpo al
Alma, Eutonía y Psicología Analítica», y lo recomiendo para
acercarse a un mundo de experiencia corporal y
autoconocimiento.
Según explica Aldax, «La eutonía trabaja a partir del cuerpo,
pero no solo con el cuerpo, sino en busca de la totalidad del
ser. Es un abordaje, con visión holística, de la relación
cuerpo-mente en los procesos vitales con miras a alcanzar la
armonía».
      Esta disciplina concibe al ser humano como una
totalidad, psicofísica, emocional y espiritual. No se refiere a
una dualidad cuerpo-mente, y ni siquiera a una entidad 

Ciencia, arte, técnica corporal, filosofía práctica de vida y terapéutica; la eutonía tiene un poco de todos
esos aspectos, y fue creada para expresar la idea de tonicidad armoniosamente equilibrada en adaptación
constante y ajustada al estado o a la actividad del momento. Más sus posibilidades se extienden a través de
su vínculo con la psicología analítica.

REENCUENTRO CON LA EUTONÌA

Raymond Murcia. 
Imagen archivo FIE

https://notisam.wordpress.com/2007/11/16/eutonia-entrevista-exclusiva-a-raymond-murcia/
https://notisam.wordpress.com/2007/11/16/eutonia-entrevista-exclusiva-a-raymond-murcia/


tridimensional, cuerpo-mente-espíritu, sino a un todoíntegro.
Se trata de una concepción holística del ser humano, como
una unidad de desarrollo mayor que la suma de sus partes.
    En este camino de desarrollo el eutonista acompaña a los
alumnos en su camino de autoconciencia, en su acceso a lo
profundo a través de la experiencia corporal, utilizando los
principios de la eutonía: Conciencia de piel; Conciencia de
espacio interno; Conciencia de huesos; Contacto consciente;
Transporte y repousser; Micromovimientos; Movimiento
eutónico; Posiciones de control; y Estudios de movimiento.
   En el texto de Marcel Gaumond es posible advertir las
vinculaciones y posibilidades actuales y futuras de la relación
entre Eutonía y Psicología Analítica. De hecho, el propio Carl
Jung estuvo interesado por la eutonía y siguió el desarrollo de
la escuela de Gerda Alexander. Incluso la invitó para reunirse
con él, pero ese cruce nunca llegó a concretarse.
    Gaumond señala la similitud entre las actitudes del
eutonista y el analista junguiano: «... la actitud que adopta el
eutonista es comparable con la actitud que reina en el curso
del análisis junguiano. Se trata de estar presente, en un caso,
en la totalidad de la vivencia corporal y en el otro, en la
totalidad de la vivencia psíquica. Tanto en el terapeuta como
en el paciente y el estudiante, esta presencia desarrolla la
capacidad de ser objeto de su propia observación. Implica,
además, la neutralidad en la observación y una apertura de
espíritu no influenciada por presupuestos doctrinarios ni por
la expectativa de resultados determinados».
   También resalta Gaumond las coincidencias entre la tarea
del eutonista y del analista junguiano: ayudar al individuo a
actualizarse en el aquí y ahora, con la escucha atenta de sí y
su expresión plena; y ayudar al individuo a confrontarse con
los contenidos inconscientes de su vivencia corporal y
psíquica, con miras a su integración.
Siguiendo con las vinculaciones entre eutonía y anállisis
junguiano se puede pensar en ambos casos en el proceso de
individuación. Este se define como el camino mediante el
cual una persona llega a ser plenamente sí misma, integrando
de manera consciente y armónica las distintas partes de su
personalidad. Según Gaumond es innegable que, para
algunos, la vía corporal constituye en sí misma, un medio
perfecto para la individuación. Y en tal sentido afirma que «la
eutonía puede considerarse como el camino corporal
adaptado al hombre occidental».  

20

  Para este analista junguiano, luego de su intensa
experiencia personal con la eutonía: «Muchas son las
personas que habiéndola adoptado por motivos diversos
(profesionales, problemas somáticos, tendencia tipológica,
etc.) tarde o temprano, sentirán la necesidad de comprender
mejor el movimiento psíquico que genera la liberación de las
tensiones corporales. La psicología analítica puede venir en
su ayuda. Del mismo modo, recíprocamente, la eutonía
puede suministrar a los psicólogos, que tienen cierta
tendencia a abstraer o a volar, un enraizamiento en la
realidad sensible y un compromiso cierto con la totalidad de
la persona».

    Los invito a introducirse en el mundo de la eutonía a través
del libro Del cuerpo al alma y me despido hasta la próxima
con un poema de Leticia Aldax que cierra la quinta parte de la
publicación.

La presente nota está publicada en el Blog
Esencia de letras. Click aquí

Encuentro interior
Elijo este contacto interior.

 Encuentro refugio en el Ser,
 en lo sagrado que hay en mí.

 Desandando laberintos confusos,
 de mandatos
 y exigencias.

 Desarmando redes circulares,
 habitando espacios ignotos

 recorro lo invisible e insospechado
 aspirando el aire fresco,
 disfrutando del sosiego
 y la paz que me habitan.
 ¡Bellos hallazgos del Ser!

 Sin prisa, despliego el poderío interno.
 Abro puertas a lo otro, que también es.

 Amplío ventanas comunicantes.
 Anhelo de ser puente y mensajera.

 propiciando encuentros
 del otro con el otro,

 de lo ajeno y lo propio,
 que nos funde en lo Eterno, tal vez.

https://esenciasdeletras.com/2025/10/04/el-tono-justo/


   Las técnicas hipopresivas llegaron con gran empuje a la
Argentina en el 2011, y desde ese entonces han generado
opiniones en el área del ejercicio físico a favor y en contra,
abriendo un espacio de debate en el abordaje del trabajo de
zona media a la hora de realizar ejercicios, poniendo en
valor la relación de dicha zona en la inclusión en el
entrenamiento del cuerpo en general, aportando
herramientas para abordar un trabajo corporal distinto con
grandes beneficios en el bienestar físico de las personas,
entendida esta como «la capacidad de mejorar el
funcionamiento de tu cuerpo a través de una alimentación
saludable y buenos hábitos de ejercicio» .Davis, Ph.D.(2020).
  Las técnicas hipopresivas fueron creadas por Marcel
Caufriez, doctor en Ciencias de la Motricidad, como método
para la  recuperación del parto.
     «Los ejercicios hipopresivos nacen como una alternativa a
los métodos tradicionales para tonificar la musculatura de la
faja lumbopélvica sin presionar las estructuras y órganos

internos. El método hipopresivo se caracteriza por
englobar ejercicios posturales sistémicos que buscan la
disminución de la presión intraabdominal.» Perez (2018).

   Marcel Caufriez pudo observar que, en el periodo postparto
realizar ejercicios de índole hiperpresiva, como los
abdominales convencionales o Crunch, aumentaba las
probabilidades de generar prolapsos, incontinencias y
diástasis de rectos y que su recuperación con este tipo de
ejercicios no era recomendable.
   En un primer momento las llamó «técnicas de aspiración
diafragmática» , y a partir de ellas se construyó la Gimnasia
Abdominal Hipopresiva Caufriez, GAH (1997, mencionado en
Cruz, 2013), cuyo objetivo inicial era buscar una técnica de
fortalecimiento abdominal sin ser perjudicial para el suelo
pélvico. En 2006, el mismo autor adapta la GAH de base a la
prevención, salud y rendimiento deportivo, bajo el nombre
de Hipopresivos Dinámicos. (Figuras 1).
 

Técnicas Hipopresivas
ABORDAJE CORPORAL, SUS BENEFICIOS
Y POSIBILIDADES

ESCRIBE VIOLETA GONCALVES

Las técnicas hipopresivas han logrado ganar espacio dentro de las prácticas corporales y cada
vez son más profesionales que recomiendan sus prácticas por los excelentes beneficios que
trae aparejado su abordaje, en cuanto a la funcionalidad del trabajo en zona media, postura y
conciencia corporal. Su conexión principal recae en la conciencia respiratoria y en la relación
de esta con la activación refleja de toda la musculatura de la zona media, la gestión de las
presiones internas de dicha zona y cómo estas conectan a esa zona con las extremidades y
viceversa.

21

Prof. Nac. de Ed. Física
Lic. en Act. Física y Salud



  Las técnicas hipopresivas se definen como un
conjunto de técnicas posturales que provocan el
descenso de la presión intrabdominal y una co-
activación de los abdominales y del suelo pélvico,
consiguiendo a largo plazo un aumento del tono en
ambos grupos musculares, reduciendo el riesgo de
prolapsos e incontinencia urinaria. «Son un conjunto
ordenado de ejercicios posturales rítmicos, repetitivos
y secuenciales que permiten la integración y la
memorización de mensajes propioceptivos sensitivos o
sensoriales asociados a una puesta en situación
postural particular.» (Caufriez, M. et al., 2010,
recuperado de Cruz, 2013).

Enfoque de las técnicas hipopresivas
  Para poder comprender mejor el enfoque de las
técnicas hipopresivas lo pensaremos desde cuatro
aspectos: Conciencia respiratoria, Core o zona media,
Postura y Conciencia Corporal.

1. La Conciencia respiratoria
   Pone en valor la forma en que respiramos y qué
fenómenos suceden durante la respiración. Ella será
dentro de esta práctica, el puntapié inicial del
ejercicio. Se trabaja sobre la respiración costo-
diafragmática, con un ciclo respiratorio que inicia
inhalando por nariz y finaliza, exhalando por boca,
dando protagonismo al movimiento diafragmático 

generado al movilizar con intención la zona de las
últimas costillas. El diafragma se vuelve así como un
«director de orquesta», organizando e influenciando
todo aquello que sucede en esta zona central.
    El diafragma es el gran protagonista y su
movimiento tiene relación con:

La postura y el tono muscular.
En él se entrecruzan todas las cadenas musculares
del cuerpo,
Por sus inserciones tiene relación con la gestión de
la columna toda, tanto hacia el cráneo como hacia
la pelvis, dando como como consecuencia una
relación directa tanto en la buena función como en
la disfunción.
Relacionado con la motilidad visceral.

Imágenes banco de fotos, Hipopresivos.

Figura 1 
Ejecución de Aspiración diafragmática/Hipopresivos

Imágenes banco de fotos, Diafragma.



2. El Core o zona media
   Los músculos del Core ayudan a generar y transferir
la fuerza necesaria desde los segmentos mayores a los
pequeños del cuerpo durante las actividades y
movimientos de los mismos. Son: transverso del
abdomen, oblicuo externo e interno, diafragma, recto
abdominal, musculatura que compone el suelo pélvico,
tejidos denominados multífidos que se localizan en la
espalda —específicamente en las vértebras de la
columna lumbar—.  (Figura 2)

Figura 3. Espacio Manométrico (celeste). Elsevier Ltd., 2014.l
23

 No debemos olvidar que dentro de esta estructura o
continente muscular se encuentra un espacio denominado
manométrico (EMA) en cuyo interior están las vísceras,
contenido, Teniendo en cuenta este espacio, se consideran las
características de los ejercicios hipopresivos o hiperpresivos.
     La presión intraabdominal (PIA) es la presión dentro de
esta cavidad abdominal o EMA (espacio manométrico) y «está
determinada por el índice de masa corporal del sujeto, la
posición de éste y la resistencia ejercida por la pared abdomi-

 nal, hay que tener en cuenta que la PIA viene determinada
por el continente abdominal y por su contenido» Amestoy, E.
(2010 en Cruz, 2013).

  Para poder comprender estos espacios describiremos
continente y contenido:

Continente. El abdomen es una cavidad cerrada,
parcialmente rígida (pelvis, columna vertebral y arcos
costales) y parcialmente flexible (pared abdominal y
diafragma). La elasticidad de estas paredes son factor
determinante de la PIA y, tiene relación directa con la
presión intratorácica.
Contenido. La PIA se ve afectada por el volumen de los
órganos sólidos o de las vísceras huecas (que a su vez
pueden estar vacías o llenas de aire, líquido o contenido
fecal), de sangre… En resumen, la elasticidad de las
paredes del abdomen y el carácter de su contenido
determina la presión dentro del mismo en cualquier
momento. (figura 3)

  Así es que cuando por ejemplo, realizamos un abdominal
convencional o crunch, la cavidad torácica se acerca a la
pelviana o a la inversa generando un aumento de presión
en esta zona central, expandiendo como si presionáramos
un globo la faja abdominal generando presión en su
porción anterior, posterior e inferior. Se explica así su no
conveniencia sobre todo en caso que esta zona media esté
inestable o débil.

Figura 2. Músculos del core .Ssubsistema muscular intrínseco, 2016.

Diafragma



  Pero adentrándonos más sobre la postura corporal
comenzamos a entender que esta no es solo estar de
pie o ponerse derecho; es más profundo y esta
interrelacionado con nuestra especie en general, y
con cada individuo en particular. Así la postura es
además, sostén antigravitatorio; su adquisición es
Ontogenética (desarrollo motor) y Filogenética  
(aprendizaje motor). Es nuestra postura ante la vida.
Es equilibrio dentro del desequilibrio. Es bípeda en
nuestra especie. Es necesaria para el movimiento. Le
otorga eficiencia al movimiento. Es biomecánica +
Neurofisiología.
 La postura corporal está atravesada por varios
condicionantes, como la información sensitiva (vestibular,
visual y somatosensitiva), reacciones posturales
programadas en la memoria, factores musculoesqueléticos,
como la eficiencia de la acción muscular, la capacidad de
movimiento muscular, eficiencia de la coordinación mediada
por el sistema nervioso central.
     Debemos tener en cuenta que la postura corporal cambia
a lo largo de la vida debido principalmente a dos factores:

El proceso normal de desarrollo implica cambios en la
columna vertebral para adaptarse a la bipedestación, el
crecimiento, o las actividades de la vida diaria.
Cambios patológicos de las curvaturas fisiológicas a lo
largo de la vida como forma de manifestación de
adaptaciones y compensaciones.

   Como podemos deducir la postura corporal es un proceso
de información continua que es procesada por algunas
zonas específicas del cerebro que luego transmitirán la
información a los músculos, generando así ejecuciones,
posturas, acciones o compensaciones. (Figura 4)

Figura 4. Funciones de las distintas áreas del Cerebro, 
Marta Guerri, 2023.

    El Core o zona media tiene la función de proteger a
los órganos abdominales y pélvicos. También son los
tejidos que se encargan de mantener la postura  es
donde normalmente se localiza el centro de
gravedad y finalmente, es la región que cuando está
fortalecida nos ayuda a llevar a cabo el proceso de la
respiración. Esta zona debe ser además fuerte,
resistente y flexible, con dos características
principales su funcionalidad y control motor. 

;

   Esta zona es de gran importancia para las actividades
de la vida diaria y para evitar lesiones que suelen
generarse por posturas inadecuadas.

3. La postura corporal
   Este concepto hace referencia, a primera vista, a la
posición relativa de los distintos segmentos
corporales, cabeza, tronco y extremidades. 
  Teniendo en cuenta que el ser humano está
sometido a la acción de la gravedad, no se puede
hablar de una postura fija, puesto que la posición de
los distintos segmentos corporales cambia
constantemente con el objeto de mantener el
equilibrio. Por ello debemos hablar de una postura
Estática o Dinámica.
 La postura estática se refiere a la posición del
cuerpo en bipedestación y sin movimiento aparente.
 La postura dinámica nos remite a un cuerpo en
movimiento donde pueden observarse distintos
patrones motores como empujar, tirar, agacharse,
sentarse, correr, etc.



4. Conciencia corporal
    La construcción corporal es un proceso que se
desarrolla a través del esquema corporal, como una
representación mental, que no solo equivale a sentir
nuestro cuerpo como piel, músculos, huesos, cartílagos,
sino que resume las experiencias corporales cognitiva,
subjetiva y afectivamente.
  Para comprender la toma de conciencia, es necesario
entender que esta no es simplemente un proceso de
«iluminación» de aquello que está oculto a la conciencia,
sino representa una «nueva construcción» de aquello que ya
se sabía y se encontraba en un plano sensoriomotor
(puramente acción). La toma de conciencia, entonces, viene
a ser «la comprensión, se trata de saber cómo se logró»
(Piaget en Bringuier 2004, p. 153, recopilado de Urbano y
Villafan, 2017).

Conclusión
   Creemos que empleo de las técnicas hipopresivas dentro
de los ejercicios pautados y la actividad física dentro de la
vida cotidiana son una gran herramienta, que puede ayudar
a prevenir ciertas patologías características por disfunciones
de la zona media y una gran estrategia de acompañamiento
para seguir realizando luego de la rehabilitación requerida,
en la cual teniendo información y capacitación, los
profesionales del movimiento pueden tener un papel
fundamental.

VIOLETA GONCALVES
Profesora Nacional de Educación Física  – INEF
Licenciada en Actividad física y salud – UFLO
Cursando Maestría en actividad física y deporte – UFLO Creadora
de HIPOFIT y APRENDIZAJES CORPORALES
Co-creadora de Hypopressive Human Movement
Directora de Técnicas Hipopresivas by Violeta Goncalves.

EUTONÍA E HIPOPRESIVOS
Escribe LeticIa Aldax

    La eutonía como disciplina de conciencia corporal
que propone la modulación consciente y dinámica del
tono, —que implica lo neuromuscular, lo
neurovegetativo y el tono psicoemocional— puede
aportar herramientas prácticas a las técnicas
hipopresivas. Y recíprocamente, para el eutonista
capacitarse y conocer estas técnicas puede ser de gran
ayuda para abordar o detectar casos de alumnos que
presenten disfunciones del suelo pélvico y/o core, y
mejor, en un estadio previo, prevenirlas. 
  La importancia del core o centro del cuerpo y el piso
pélvico no pasó inadvertida para Gerda Alexander —
creadora de la eutonía— quien consideró como ítem
fundamental, la estabilidad lumbosacra, abordando
especialmente, en pos de la conciencia y regulación
tónica, la musculatura del cuadrado lumbar y el psoas.
  En la práctica de la eutonía, uno de los principios
metodológicos es el de conciencia de huesos, que
constituye un recurso muy facilitador para el
descubrimiento y la vivencia de los ejes del cuerpo, por
ejemplo, el eje occipital-sacro-calcáneos, o la integración
cabeza-tórax-pelvis-núcleo podal, o el eje vertebral. La
conciencia de estas estructuras y sus relaciones devienen  

en la construcción de una organización postural más
armoniosa y sin tensiones innecesarias. El camino de la
propuesta eutónica, en vez de «corregir la postura», es la
posibilidad de desarmar zonas distónicas —aquellas que
están ancladas en un tono alto, bajo o intermedio— y
deconstruir patrones motores, encontrando naturalmente
nuevas organizaciones posturales más saludables y más
movimiento. 
   Con relación a la estrella de las técnicas hipopresivas, la
respiración costodiafragmática, la eutonía ofrece tácticas
que simplifican la ejecución y el aprendizaje de esta
respiración y del vacuum: conciencia ósea y conciencia de
espacio interno del tórax, movimiento consciente de las
costillas, regulación tónica del diafragma. El camino
ofrecido por la eutonía, es la conciencia y fluctuación
tónica de la musculatura respiratoria que trae aparejada
una respiración orgánica, en cadencia y amplitud. Y la
consigna de «abrir costillas» de las técnicas hipopresivas,
puede suceder sin forzamientos, con mayor rango y
profundidad. 
   Desde mi punto de vista, eutonía y técnicas hipopresivas
es una alianza valiosa en nuestro propósito de acercar
salud y bienestar a alumnos o pacientes.



Primeras Jornadas de
Técnicas Hipopresivas
Haciendo tribu... Transmisión de saberes
ORGANIZA VIOLETA GONCALVES

26

DIA 1, 15 DE NOVIEMBRE
13hs Apertura
13:15-13:55 Eutonía e Hipopresivos, Leticia Aldax
14:00 a 14:40 Hipopresivos y Visión Natural, Graciela Serrano
14:45 a 15:05 Relato de Experiencia, Lorena Di Tore
15:10 a 15:50 Hipopresivos y Adulto Mayor, Luciana Brito
15:55 a 16:35 Pilates e Hipopresivos, Josefina Del Campo
16:40 a 17:20 Chakra Dance, Mariana Stettler
17:25 a 17:45 Kinesiología e Hipopresivos en la salud del
suelo pélvico, Clara Confalonieri

PRIMERAS JORNADAS DE TÉCNICAS HIPOPRESIVAS los días 15 y 16 de noviembre del 2025 online en vivo.
Para quienes ya están formados en las Técnica serán una oportunidad de profundizar el aprendizaje y quienes no conocen
las técnicas  podrán vivencias los alcances y beneficios de la práctica.
ABIERTAS AL PÚBLICO EN GENERAL INTERESADO EN LA TEMÁTICA. 
Los profesionales del área de la salud y del ejercicio formados en Técnicas hipopresivas expondrán desde la teoría y la
práctica el abordaje o la integración en sus clases o espacios de intervención.
También se ofrecerán actualizaciones sobre algunas temáticas con referencia al abordaje y alcance de las técnicas
hipopresivas.
Se entrega  certificado con aval internacional (solo para los profesionales del área de la salud y del ejercicio).

DIA 2,  15 DE NOVIEMBRE
9:30hs Apertura
9:45 a 10:25 Hipopresivos y Superficies inestables, Amalia
Ramirez
10:30 a 11:10 Hipopresivo, Core y Entrenamiento, Brenda
Brenes Gamboa
11:15 a 11:35 Hipopresivos y Columpios, Mirta Guidi
11:40 a 12:20 Efecto Bohr, Movilidad, Stretching e
Hipopresivos, Natalia Messina
12:25 a 12:45 Hipopresivos y Educación Especial, Maria
Michalec
12:50 a 13:30 Tabata de Hipopresivos & Hipopresivos en
Danza, Cecilia Molina
13:35 a 14:15 Bandhas en yoga vs Hipopresivos, Clarice
Neves
14:20 a 14:40 Programa Bienestar Pélvico e Hipopresivos,
María Mondino

Cronograma y disertantes

https://sway.cloud.microsoft/QWZMnfqSk1mEasYf?ref=Link


    El asombro ante el movimiento y cambio que se manifiesta
en toda la naturaleza, —por ejemplo: el desarrollo del
embrión, el crecimiento observable desde el nacimiento
hasta la muerte, los cambios de la posición del sol, las
transformaciones de la vegetación, el desarrollo, a partir de
la semilla, de los árboles…— da origen a la reflexión
filosófica en Occidente, en Jonia en el siglo VI a. C. Entre
aquellos primeros filósofos griegos, Heráclito (h. 540-480 a.
C.), afirma que el fundamento de todo está en el devenir, en
el cambio constante —en aparente oposición a Parménides,
que sostenía que el fundamento del Ser era la permanencia,
lo inmutable—. 
  En un lenguaje enigmático, a través de aforismos y
metáforas, Heráclito sostuvo que la realidad no es sino
devenir. Una de sus frases más conocidas es «no podemos
bañarnos dos veces en el mismo río», porque al regresar a él,
sus aguas continuamente renovadas, ya no son las mismas,
su lecho y sus riberas se han transformado también, y
nosotros ya no somos los mismos...
  Heráclito consideraba al fuego —cuya forma cambia
constantemente— como arjé o principio primordial y
símbolo del mundo y su devenir. 
    Según este filósofo, el cambio o devenir no es caótico, sino
que se da regido por un logos, una inteligencia universal; y
sucede siguiendo un ritmo u oscilación entre opuestos; tal es
su ley. En el devenir, se realiza la unidad de los opuestos,
porque toda cosa en su incesante cambio, reúne en sí,

Heráclito, filósofo del cambio
Un mimo al alma...   

27

determinaciones opuestas, es y no es; es deshecha y
rehecha… todo fluye. En su crecimiento el hombre pasa de
ser embrión a no ser embrión al nacer como bebé; luego a
no ser bebé al ser niño; dejar de ser niño para ser adulto; y
de ser adulto a no ser… (Cfr. CARPIO, A., Principios de
filosofía, Buenos Aires, Editorial Glauco,1981, pp. 19-24).

El filósofo presocrático Heráclito nació en Éfeso, Jonia (actual Turquía).
Imagen: sitio arqueológico de Éfeso (Archivo personal, 2023).



Heráclito

28

Detalle de Heráclito. en La Escuela de Atenas de Rafael Sanzio (1483-1520),
quien tomó como modelo para corporizar al célebre filósofo griego a otro
personaje célebre, contemporáneo suyo, como Miguel Ángel Buonarroti
(1475-1564). Estos dos grandes del Renacimiento italiano fueron rivales y,
por ende, se influenciaron recíprocamente, animando esa explosión de
arte y cultura que hoy mismo nos maravilla.

El segundo crepúsculo.
La noche que se ahonda en el sueño.
La purificación y el olvido.
El primer crepúsculo.
La mañana que ha sido el alba.
El día que fue la mañana.
El día numeroso que será la tarde gastada.
El segundo crepúsculo.
Ese otro hábito del tiempo, la noche.
La purificación y el olvido.
El primer crepúsculo...
El alba sigilosa y en el alba
la zozobra del griego.
¿Qué trama es ésta
del será, del es y del fue?
¿Qué río es éste
por el cual corre el Ganges?
¿Qué río es éste cuya fuente es inconcebible?
¿Qué río es éste
que arrastra mitologías y espadas?
Es inútil que duerma.
Corre en el sueño, en el desierto, en un sótano.
El río me arrebata y soy ese río.
De una materia deleznable fui hecho, de misterioso tiempo.
Acaso el manantial está en mí.
Acaso de mi sombra
surgen, fatales e ilusorios, los días.

JORGE LUIS BORGES
«Heráclito», en Elogio de la sombra, 1969.

JORGE LUIS BORGES

Los laberintos y el pensamiento de Heráclito ocupan un lugar destacado en la obra del gran Jorge Luis Borges (1899-1986). 

https://es.wikipedia.org/wiki/La_escuela_de_Atenas
https://es.wikipedia.org/wiki/Rafael_Sanzio
https://es.wikipedia.org/wiki/Miguel_%C3%81ngel


«E pur si muove» 
«Y sin embargo se mueve» ESCRIBE LETICIA ALDAX

29

  La frase del título es atribuida a Galileo Galiei,
supuestamente pronunciada luego de abjurar de la teoría
heliocéntrica ante el Tribunal de la Santa Inquisición, en
1633.
    Mucho se duda acerca de la veracidad de este hecho, y sin
embargo la expresión plasma la actitud de Galileo ante los
dogmas dominantes tanto en la iglesia como en la ciencia de
ese momento. Pese a su retractación formal, la Tierra se
movía.
    Hoy, esas palabras nos interpelan a la reflexión: aunque
cerremos los ojos a una verdad, ella es cierta, tiene
existencia. Y lo nuevo con frecuencia, genera movimiento,
cambios, adaptaciones… Así, es lógica la resistencia a los
cambios o miradas novedosas, en cualquier ámbito, en lo
personal y también en lo social y en lo institucional. Ya
que cambiar no es fácil.  
   Estanislao Bachrach, con su lenguaje accesible para la
divulgación científica, explica: «¿Por qué los cambios nos
cuestan tanto? En los últimos años, investigadores de las más
variadas disciplinas, desde la neurociencia, sociología y
psicología hasta el management, nos han confirmado lo que 
   

 todos nosotros sabemos muy bien: el cambio es difícil. Y esto
es una verdad. El cambio es, al mismo tiempo, delicado, frágil,
caótico y complejo. Una de las razones principales de esta
dificultad es que los sistemas complejos, como la mente
humana, tienden a la homeostasis.» (Bachrach E., 2014, En
Cambio, p. 7). La homeostasis es el sistema de autorregulación
de los organismos que sucede por una resistencia natural al
cambio para mantener el equilibrio existente. 
    El cambio da miedo; aparece la oposición, para intentar que
todo siga igual, que nada se mueva… Porque el cambio es
incertidumbre. Es ir de lo conocido a lo desconocido. De la
seguridad y la comodidad (aunque sea incómoda) a algo
novedoso, pero incierto.
«La resistencia al cambio es en gran medida una respuesta
natural y evolutiva. Desde una perspectiva de neurociencia, el
cerebro está diseñado para conservar energía y evitar
amenazas. Cualquier cambio representa una amenaza
potencial, lo que activa el sistema límbico y el hipotálamo,
áreas relacionadas con las emociones y la respuesta de lucha
o huida.» (https://gestiondelcambio.com/neurociencia-del-
cambio-como-reacciona-el-cerebro/)

Galileo ante el Santo tribunal, 1847 de Joseph Nicolas Robert Fleury.

https://gestiondelcambio.com/neurociencia-del-cambio-como-reacciona-el-cerebro/
https://gestiondelcambio.com/neurociencia-del-cambio-como-reacciona-el-cerebro/


30

   Sí, el cambio es difícil, tanto como inevitable. Porque la
vida es movimiento continuo.
  Afortunadamente también estamos dotados con la
potencialidad de desplegarnos, cambiar y aprender gracias a
la neuroplasticidad o plasticidad neuronal: habilidad del
cerebro para asumir nuevas funciones basado en
necesidades de cambio y acciones personales —
«plasticidad» proviene del griego plastikos, que significa
«con forma o moldeado»—. La neuroplasticidad incluye
cualquier proceso que resulte en el cambio en la estructura,
circuitos, composición química o funciones del cerebro, en
respuesta a cambios en el ambiente. Es una propiedad del
cerebro mejor comprendida como una capacidad o
potencial de áreas y circuitos para adoptar nuevos roles y
funciones. 
   Esa capacidad del cerebro para reorganizarse y
adaptarse a nuevas experiencias y estímulos nos permite
cambiar y aprender —hoy se sabe— en todas las etapas de
la vida. (Artículo de Ciencia UNAM).

 La vida misma demanda que cambiemos; ondular entre crisis
y oportunidades, y transformaciones… En términos de la
eutonía: ¡la vida pide fluctuar! 

    Así siento este momento, especialmente en el ámbito de la
eutonía: una necesidad vital —casi de supervivencia— de
salir de estructuras tradicionales, fructíferas en el pasado
pero que ya quedan obsoletas, para no perecer.
  Pina Bausch —bailarina, coreógrafa directora alemana,
pionera e innovadora en la danza teatro— decía «Baila, baila,
de lo contrario estamos perdidos» como metáfora de la
importancia de la expresión y el movimiento como forma de
evitar el estancamiento, la desconexión y la desilusión. 
   La existencia es movimiento, cambio… Pese a nuestras
resistencias, «e pur si muove».

LETICIA ALDAX

«¡Baila, baila, de lo contrario estamos perdidos!» solía decir Pina Bausch en relación a la necesidad de expresión y movimiento para no perecer. En la
imagen de arriba, Luna llena, obra de danza teatro de la mencionada coreógrafa,  en el Tanztheatre de Wuppertal.

https://ciencia.unam.mx/leer/1278/la-plasticidad-cerebral-nos-permite-cambiar-y-aprender-a-lo-largo-de-la-vida
https://ciencia.unam.mx/leer/1278/la-plasticidad-cerebral-nos-permite-cambiar-y-aprender-a-lo-largo-de-la-vida


¡Gracias por tu lectura!

Eutonía con Alas. Revista digital trimestral
Para estar en contacto...

eutoniaconalas@gmail.com
@eutoniaconalas

+54 9 11 3359 0952 


